PER UN USO PASTORALE DEL MESSALE

Un Messale per le nostre Assemblee

Papa Francesco, nella sua prima enciclica, affermava: «La fede ha
bisogno di un ambito in cui si possa testimoniare e comunicare (...). Per
trasmettere tale pienezza esiste un mezzo speciale, che mette in gioco
tutta la persona, corpo e spirito, interiorita e relazioni. Questo mezzo
sono 1 sacramenti, celebrati nella liturgia della Chiesa» (Lumen fidei, 4o).
L’uscita della terza edizione del Messale Romano in lingua italiana ¢
un’opportunita preziosa “offerta al popolo di Dio in una stagione di
approfondimento della riforma liturgica ispirata dal concilio Vaticano
II” (Presentazione CEL 5) e costituisce un ulteriore passo di recezione
del Concilio e delle sue indicazioni riguardo alla riforma liturgica, che
secondo papa Francesco: «¢ irreversibile, ma richiede un lungo e
paziente lavoro di assimilazione pratica del modello celebrativo
proposto» (Presentazione, 5).
St tratta di accogliere il nuovo libro liturgico come uno stimolo per le
nostre comunita a interrogarsi sul nostro modo di celebrare.

Il libro liturgico, nel nostro caso il Messale, non e, infatti, una
semplice trasposizione in lingua italiana di una raccolta di formulari, ma

- raccoglie la migliore produzione eucologica della tradizione;

- offre anche 1l programma rituale , cioe predispone la struttura, gl
attori, 1 linguaggi, lo spazio e il tempo perché la concreta azione
celebrativa sia attuabile dalle persone radunate in assemblea e
permetta loro di fare esperienza del Mistero, di entrare in contatto
con l'actio Christi, di avere parte all’Evento della Pasqua della
nostra salvezza.

- ri-propone la forma rituale quella ispirata alla Riforma liturgica,
con I'intento di contribuire a superare quel tipo di recezione che
ha dato troppa attenzione alla ricerca del ‘significato’ concettuale
e poco alla risorsa della ‘forma rituale’, perché sbrigativamente
congedata come ‘ritualismo’



1. UNA NUOVA EDIZIONE ITALIANA DEL MESSALE ROMANO
1.1 [1llibro liturgico

- E un libro ‘ricevuto’ dall’atto di tradizione, con cui la Chiesa
tiene vivo il suo legame con I'Evento che I’ha costituita: la
Pasqua del Signore e il suo modo di essere presente nel
tempo nella forma del banchetto dell’Agnello. £ un testimone
privilegiato di come la Chiesa abbia obbedito al comando del
Signore di spezzare il pane in sua memoria.

- Raccoglie e trasmette ‘testi’ nati dalla prassi orante della
Scrittura di numerose generazioni di credenti e dall’ascolto
vigilante delle piu diverse situazioni umane. Nelle sue pagine
viene tramandata la storia delle preghiere di ier1 e di oggi.

- Pre-dispone ‘parole’ e ‘gesti corporet’, li ordina, li orienta, i

collega in sequenze rituali (‘accordi rituali’) e suggerisce un
uso sapiente e simbolico degli elementi naturali: acqua, olio,
pane, vino...
Questa pre-disposizione delle forme attesta la ‘precedenza del
dono’ e insieme offre la possibilita di ‘sintonizzarsi-
accordarsi’ con I'Evento della Pasqua della nostra salvezza.
‘La funzione fondamentale affidata al Messale ¢ quella di
mediare tra il mistero celebrato e I’Assemblea concreta’
(Presentazione CLl, 6).

- E un libro ‘sigillato, perché custodisce la bellezza della verita
del mistero pasquale, garantisce un punto fermo, carico di
tradizione, ricco della memoria delle celebraziom che hanno
nutrito schiere di credenti e pertanto capace di offrirsi come
percorso di crescita anche per 'oggi. Libro ‘aperto’, perche
destinato all’azione celebrativa. La sua giusta recezione
accade nella celebrazione. E’ la celebrazione in atto a
imprimere nel corpo e percio a dare forma evangelica alla vita
e a generare la Chiesa che vive secondo la forma del Vangelo

di Gesu.



- E uno scrigno di testi e di gesti che chiamano voci, mani,
sensi...corpi che, agendo in accordo con la forma rituale,
permettono di formare ‘un corpo solo’. Concretamente esso
richiede la ‘partecipazione attiva’ di tutta la comunita riunita:
non puo essere 1l libro di uno solo. Il Messale ¢ uno dei libri
della celebrazione eucaristica, non I'unico libro. Gia questo
fatto attesta che la celebrazione necessita di una pluralita di
ministeri: vescovo, presbiteri, diaconi, ministri istituiti,
lettori, cantori... Ad una pluralita di libri liturgici corrisponde
una pluralita di ministeri. Questo aspetto non era evidente
nel Messale di Pio V, dove in un unico libro s1 trovava tutto
cio che serviva per la celebrazione dell’eucaristia.

1.2 I motivi di una terza edizione ‘italiana’ del MR

(1970-1973; 1975-1983; 2002-2020)

1. <Adeguare il libro liturgico all’editio typica tertia latina del Missale
Romanum (2002 e 2008), che contiene variazioni e arricchimenti
rispetto al testo della editio typica altera del 1975» (Presentazione, 1).

2. Predisporre una traduzione rinnovata dei testi dell’editio typica del
2002-2008, secondo le nuove indicazioni del Motu proprio Magnum
principium di PAPA FRANCESCO, che riguarda la traduzione dei libri
liturgiei. Cfr. la storia travagliata tra Istruzione Liturgiam authenticam
(2001 )della Congregazione del Culto divino e Motu proprio Magnum
principium (2017). In particolare, il passaggio dalla recognitio alla
confirmatio nel rapporto, in ordine alla traduzione, fra Conferenze
episcopali e Congregazione del culto.

3. Adeguare, in particolare, le antifone e gl altri testi di ispirazione
biblica presenti nel Messale alla nuova traduzione CEI della Bibbia

(2007).

- 4. Riproporre, rivedute, le orazioni-collette tipiche della chiesa

italiana, ispirate alla Parola di Dio secondo 1l ciclo triennale del
Lezionario A/B/C.



- 5. Collocare in appendice all’Ordo Missae le due Preghiere

eucaristiche della Riconciliazione e la quadriforme Preghiera
eucaristica ‘Per varie necessita’ e rivederne 'ordine e la traduzione
recependo le varianti presenti nell’editio typica tertia.

- 6. Mantenere, ma correggere-migliorare la breve nota agiografica
presente nel proprio dei Santi

1.3 Le principali novita

Questa terza edizione del Messale non va intesa come un nuovo testo
liturgico, un ‘nuovo messale’, ma come la normale evoluzione del
Messale di Paolo VI, quello uscito dalla Riforma del Vaticano I (edizioni
latine: 1970, 1975, 2000/2008).

Cio st inserisce nella normale evoluzione di un libro liturgico che, in
ascolto della viva e sempre piu ricca tradizione e in dialogo con le
trasformazioni culturali, tra il mutare dei tempi e il processo delle spinte
culturali, corregge, emenda e integra in base all’'uso e all’esperienza
celebrativa .

Elenchiamo le principali novita:

- Si tratta di una traduzione nuova di quasi tutti 1 testi, a partire
dalla editio typica tertia emendata (2008).

- I testi propri dell’edizione italiana del 1983, che non hanno un
originale latino, sono rimasti con alcune significative revisioni che li
rendono meno articolati e piu adatti alla proclamazione ( Cfr. in
particolare le Collette secondo la LdP dei cicli A/B/C) Viene
valorizzata I'importanza degli «oppure»: sono una caratteristica
fondamentale della seconda edizione italiana e riguardano soprattutto
le formule di saluto, di congedo e le monizioni



- Sono stati apportati diversi arricchimenti:

o quattro nuovi prefazi: due per1i pastori e due peri dottori e si
sono mantenuti quelli gia aggiunti nell’edizione del 1983;

o nuovi formulart delle messe vigiliari per I'Epifania e per
I’Ascensione, che non esistevano nell’editio typica altera;

o formular: der nuovi Santi;

o le Orationes super populum per ogni giorno del tempo di
(Quaresima, presenti nell’editio typica tertia . Si tratta di un
elemento tradizionale della liturgia romana, presente nel
Messale di Pio V e non accolto in quello di Paolo VI.
Le Orationes sono testi significativi, che riprendono
tematiche proprie della liturgia quaresimale

- L’editio typica tertia del 2000/2008 aveva recepito — riformulando e
migliorando il testo — la Preghiera eucaristica V nelle sue quattro
varianti, e le due preghiere eucaristiche della riconciliazione. I un
aspetto interessante: una tradizione nazionale ha influenzato 'editio
typica latina, che ¢ destinata alla Chiesa universale. La traduzione
italiana recepisce tutte le modifiche, che sono di notevole spessore

- Molte variazioni testuali sono finalizzate a salvaguardare e accentuare
gli ‘accordi rituali’: cfr. accordo fra il canto del Santo e incipit della
PE, Veramente santo se1, Padre e fra la litania dell’Agnello di Dio e
I'invito, Eecco 'agnello di Dio.

- Musica e canto. Vengono inserite le musiche direttamente nel testo
del Messale per alcune parti del proprio della messa. La motivazione
¢ cosl espressa nella Presentazione CElL: Nella consapevolezza che il
canto non ¢ un mero elemento ornamentale ma parte necessaria e
integrante della liturgia solenne (...) si ¢ scelto di inserire nel corpo
del testo alcune melodie che si rifanno alle formule gregoriane
presenti nell’edizione italiana del Messale Romano del 1983,
adeguandole ai nuovi testi (Presentazione, 3). I’ proposto 1l passaggio
dal cantare nella Messa al cantare la Messa.



- Miglioramento  terminologico.  L’edizione latina  sostituisce
Iespressione Ordo Missae sine populo con Ordo Missae cuius unus
minister participat. D1 conseguenza, anche l'edizione italiana ha
cambiato 1l vecchio titolo Messa senza 1l popolo con 1l nuovo Messa a
cuil partecipa soltanto un ministro (cf. OGMR, 252-255). In questo
modo, si sottolinea che d’assemblea dei fedeli ¢ sempre e in ogni sua
possibile forma non solo 1l soggetto integrale della celebrazione ma
anche 1l suo fine proprio che nessuno puo in alcun modo alterare».

- Scelta del linguaggio nclusivo -fratelli e sorelle- in diversi testu:
nell’atto penitenziale e nel ricordo dei defunti delle preghiere
eucaristiche, nella benedizione delle ceneri il mercoled: delle cenert
e all'inmizio della processione della domenica delle palme. Questa
modifica, nei testi liturgici, sottolinea I'importanza di sapersi
assemblea di «fratelli e sorelle».

- L’Orazionale e stato interamente rinnovato, con un numero notevole
di nuovi formulari.

1.4 Esemplificazioni

RITI DI INTRODUZIONE

Saluto del sacerdote

La grazia del Stgnore nostro Gesu Cristo, ['amore di Dio Padre e la comunione
dello Spirito Santo siano con tutti vot.

La piccola variante , oltre a essere sorretta da ragioni grammaticali, ¢
coerente con il testo biblico di riferimento (2 Cor 13,13) ed era gia stata
introdotta nel Rito delle Esequie (n. 74) .

1l Stgnore, che guida i nostri cuori all’amore e alla pazienza di Cristo, sia con
tutti vot.

Anche in questo caso la variante ¢ legata alla versione della Bibbia CEl
2008, che, rispetto alla precedente del 1974, traduce piu fedelmente il
testo greco di 2 Ts 3,56 . Tra i saluti, invece, non compare piu il lungo
testo, difficilmente proclamabile, di 1 Pt 1,1-27 .



Atto penitenziale

Le varianti piu significative si trovano nelle formule di invito al
pentimento e nel Confesso a Dio.

All'inizio di questa celebrazione eucaristica, chiediamo la conversione del
cuore, fonte di riconciliazione e di comunione con Dio e con i fratelli./

Fratelli e sorelle, all’inizio di questa celebrazione eucaristica, invochiamo la
misericordia di Dio, fonte di riconciliazione e di comunione.

In questo invito, presente nel 1l formulario, la variante ha anche una
motivazione di ordine teologico: non ¢ la conversione del cuore fonte di
riconciliazione e di comunione, bensi la misericordia di Dio.

Confesso a Dio onnipotente e a voi, fratelli e sorelle, [...]
F supplico la beata sempre vergine Maria, gli angelt, i santi
e vol, fratelli e sorelle

In questi testi, emerge la preoccupazione di un linguaggio piu inclusivo,
in sintonia con una sensibilita oggi diffusa.

Kvrie, eléison
Y ’

Nel «canto col quale 1 fedeli acclamano il Signore e implorano la sua
misericordia» (OGMR, 52), ¢ stata fatta la scelta di preferire I’espressione
originale greca Kyrie/Christe, eléison, rispetto alla traduzione italiana
Signore/Cristo, pieta.

L’invocazione fa parte infatti di quet testi -Amen , Alleluia- che, nel
corso det secoli, si sono mantenuti nella lingua originale e che nemmeno
il passaggio al latino, avvenuto a Roma nel IV secolo, ha tradotto . La
scelta ¢ confermata anche nel caso della fusione di atto penitenziale e
Kyrie, eléison con 'introduzione di tropi.

L’inserimento, come unica possibilita, dell’uso del Kyrie eleison nei riti
di introduzione manifesta un volto di Chiesa che vive della presenza
del Signore in mezzo a lei e sottolinea meglio questo aspetto. Non si
tratta di mettere al centro il nostro peccato, ma ’acclamazione al Signore
risorto presente in mezzo a coloro che sono radunati nel suo nome.



Non ¢’e Chiesa senza questa consapevolezza. La Chiesa si ridurrebbe ad
un’organizzazione come tutte le altre se non avesse la consapevolezza
che 1l Signore ¢ presente dove due o tre sono riuniti nel suo nome (Mt
18,20).

Gloria

Di rilievo la variante introdotta all'inizio dell’antichissimo inno del
Gloria, «con 1l quale la Chiesa, radunata nello Spirito Santo, glorifica e

supplica Dio Padre e 'Agnello» (OGMR, 53):
Gloria a Dio nell’alto dei cieli

e pace in terra agli uomini,

amati dal Signore.

La scelta ¢ dettata da una maggiore fedelta al testo biblico di riferimento
(Le 2,14). La pace, infatti, ¢ la pienezza del doni messianict e gl “uomini
di buona volonta” sono in realta «gli uomini che egli [Dio] ama», sono
cioe oggetto della benevolenza di Dio, che viene a compiersi in Gesu. 1l
testo liturgico, per esigenze di cantabilita e per consentire 'utilizzo delle
melodie in uso, modifica leggermente l'espressione in «amati dal
Signore».

LITURGIA EUCARISTICA
Presentazione dei doni

Due degli iviti alternativi che introducono l'orazione sulle offerte
hanno subito piccoli ritocchi.

Il primo, di ordine teologico: il raduno ¢ posto in relazione all’opera
dello Spirito Santo.

Pregate, fratelli e sorelle, perché questa nostra famiglia, radunata dallo
Spirito Santo nel nome di Cristo, possa offrire il sacrificio gradito a Dio Padre
onnipotente.

Il secondo, di ordine esplicativo: si rende piu chiaro che la “patria” a cui
ci si riferisce ¢ rimando escatologico



Pregate, fratelli e sorelle, perché il sacrificio della Chiesa, in questa sosta che

la rinfranca nel suo cammino verso la patria del cielo, sia gradito a Dio Padre

onnipotente.

PREGHIERE EUCARISTICHE

Preghiera Fucaristica 11
Padre veramente santo,
Jonte di ogni santita,
santifica questi doni

con [effusione del tuo Spirito

Veramente santo sei tu,
o Padre, fonte di ogni santita
17 preghiamo: santifica questi doni

con la rugtada del tuo Spirito

(Spiritus tui rore santifica)

Preghiera Fucaristica 111
Celebrando tl memoriale

del tuo Iiglio,

morto per la nostra salvezza,
gloriosamente risorto

e asceso al cielo,

nell attesa della sua venuta

Celebrando tl memortale
della passione redentrice
del tuo I'iglio, della sua
mirabile risurrezione

e ascenstone al cielo

nell attesa della sua venuta

nella gloria

NB. Per alcune altre variazione e le corrispondenti motivazioni, Cfr.

Sussidio CEL ppu6-119



RITI DI COMUNIONE
Padre nostro

Qui troviamo la scelta piu nota e piu discussa, anche a motivo le
risonanze mediatiche,: la variazione della traduzione della Preghiera del

Signore con I'introduzione del testo approvato a suo tempo per la Bibbia
CEI 2008:

e rimetti a not t nostri debiti

come anche noi li rimettiamo ai nostri debitori,
e non abbandonarci alla tentazione,

ma liberact dal male.

[’aggiunta di anche ¢ presente nell’originale greco. Si tratta di un
recupero teologicamente necessario per non cadere, mentre preghiamo
il Padre, in una sorta di presunzione, secondo la quale il perdono dei
peccati da parte di Dio si colloca sullo stesso livello del nostro perdono:
sappiamo invece che la distanza ¢ abissale. Ancora peggiore sarebbe
I'idea che 1l perdono di Dio nei nostri confronti dipenda da quello che
noi offriamo al prossimo. E’ vero il contrario: soltanto se invochiamo e
accogliamo-riceviamo ’azione misericordiosa e gratuita del perdono di
Dio, potremo anche noi “rimettere 1 debiti a1 nostri debitori”.

Non abbandonarci alla tentazione: la scelta ¢ giustificata dal fatto che la
connotazione dell’italiano “indurre” esprime una volonta positiva,
mentre l'originale greco eisferein racchiude piuttosto una sfumatura
concessiva (non lasciarct entrare). Con la nuova traduzione si esprime
nello stesso tempo la richiesta di essere preservati dalla tentazione e di
essere soccorsi qualora la tentazione sopravvenga, evitando di attribuire
la tentazione a Dio in sintonia con Ge 1,13.

Scambio della pace

Sempre nel riti di comunione ¢ da segnalare la monizione allo
scambio della pace:

Scambiatevi un segno di pace./ Scambiatevi il dono della pace.

10



La nuova traduzione vuole essere piu fedele al testo latino, che ha offerte
vobis pacem. In realta, infatti, cio che ci si scambia reciprocamente ¢ la
pace, come dono che proviene da Dio. Questo avviene attraverso un
gesto/segno, che puo variare a seconda delle culture, ma il segno non ¢
I'oggetto proprio di cio che viene reciprocamente offerto. La scelta era
gia stata anticipata nella pubblicazione del testo dell’OGMR (n. 154) e nel
Rito del Matrimonio (n. 134).

Invito alla comunione

Piu rilevante e invece la variazione nell’invito del sacerdote alla
comunione:

Beati gli invitati
alla Cena del Stgnore.
Feco 'Agnello di Dio,

che toglie i peccati del mondo.

Feco UAgnello di Dio,

ecco colut che toglie i peccati del mondo.

Beati gli invitati alla cena dell’Agnello.

La prima novita ¢ data dall’ordine delle espressioni:

al primo posto, come nell’edizione tipica latina, vi ¢ «fcco I’Agnello di
Dio». Nella sequenza rituale appare piu logica questa anticipazione:
dopo aver invocato ’Agnello di Dio che toglie 1 peccati del mondo con
la litania di frazione del pane, ora ’Agnello viene presentato come colui
che mvita alla sua cena.

La seconda variante ¢ la sostituzione di cena del Signore con cena
dell’Agnello, senza temere la ripetizione del termine Agnello. I stato
ritenuto infatti piu importante non perdere il riferimento ad Ap 19,9,
che dichiara beati gli invitati al banchetto di nozze dell’Agnello.

11



Con 1l nuovo testo: «l£cco ’Agnello di Dio, ecco colui che toglie 1 peccati
del mondo. Beati gli invitati alla cena dell’Agnello», ¢ meglio espressa la
dimensione escatologica della vita della Chiesa. Mentre la Chiesa celebra
Ieucaristia nel tempo, pregusta e annuncia il banchetto del cielo,
secondo quanto afferma il testo dell’Apocalisse: Beati gli invitati al

banchetto di nozze dell’Agnellol>. (Ap 19,9).

RITI DI CONCLUSIONE

11 classico congedo «l.a messa ¢ finita. Andate in pace» passa al secondo
posto; al primo posto viene introdotta una nuova formula: «Andate in
pace».

Tra le formule alternative vengono recepite le due presenti nell’edizione
tipica emendata del 2008 e recuperate quelle dell’edizione italiana del
1083, Andate e annunciate il Vangelo del Signore» e «Glorificate 1l Signore
con la vostra vita. Andate in pace».

In analogia con altre parti del Messale (Gloria, Credo, Padre nostro e
Agnello di Dio) viene introdotta anche la formula di congedo latina «lte,

missa esb».

12



2. I’ARS CELEBRANDI: TRA FEDELTA ALLA SANA TRADIZIONE (SC,
4) ENOBILE SEMPLICITA (SC, 34).

La celebrazione non chiede semplicemente di “eseguire” correttamente
cio che ¢ prescritto nelle rubriche (ritus servandus) , ma di coltivare
quello ‘stile’, quel modo di agire che favorisce la «partecipazione attiva»
di tutti 1 fedeli. Partecipazione attiva non significa che “tutti fanno
qualche cosa”, ma che “tutti fanno la stessa cosa”, cio¢ vengono
coinvolti, ognuno secondo 1l proprio ministero, nella partecipazione alla
celebrazione del mistero pasquale di Cristo.

Ars celebrandi e l'acquisizione della capacita di agire ritualmente, la
cura dell’attitudine alla celebrazione, secondo la felice espressione di
R.Guardini. Ogni testo destinato alla celebrazione, come nel caso del
Messale, vive soltanto perché ¢ inserito nel contesto rituale, che lo
suscita e lo modella.

2.1 «Fedelta», come « vivo senso di obbedienzan».

St tratta di un aspetto importante e non semplicemente di un mero

rispetto delle regole fine a se stesso.

La storia della prassi celebrativa ha conosciuto due forme errate del

rapporto con 1l libro liturgico:

- da una parte, il tentativo di fare a meno del riferimento al programma
rituale offerto dal libro liturgico, che ha portato ad una creativita
arbitraria, ad una disorientata e disordinata improvvisazione e ad un
protagonismo autoreferenziale,

- dall’altra la riduzione del modello a ritus servandus, per nulla
preoccupato del contesto umano-culturale.

L’ars celebrandi mira ad armonizzare una duplice attenzione:

- verso le ricchezze del libro, che raccoglie e ordina la migliore
produzione eucologica della tradizione,

- verso le potenzialita inscritte nel progetto celebrativo, che puntano al
‘coinvolgimento di tutto 'essere umano’ e per questo domanda un
investimento pratico che vada oltre i1l minimo de necessitate per la
validita

13



- La fedelta alla «sana tradizione» attesta il senso della liturgia

come opus Detl, cioe opera di Dio. La fedelta al testo liturgico rimanda
al fatto che la liturgia non ¢ opera nostra, ma opera di Dio. 1l fatto
che riceviamo dalla Chiesa 1 testi per la celebrazione liturgica non
deve essere visto come un limite alla creativita, bensi come un segno
che la liturgia ¢ un dono che riceviamo: nella liturgia non siamo noi
che facciamo qualcosa per Dio, ma ¢ Dio che fa qualcosa per noi.
Proprio la fedelta ¢ lo spazio e il fondamento dell’autentica creativita
liturgica.
Questo  principio  ha un fondamento biblico. Pensiamo
all’edificazione del santuario nell’Antico Testamento o alle norme per
il culto e per 1 sacrifici. Tutto viene stabilito, secondo 1l testo bilico,
da Dio stesso. I il Signore che “dona” il modello per il tempio e per
il culto. Pensiamo, inoltre, alla celebrazione del Pasqua ebraica. Nel
Libro dell’Esodo ¢ 1l Signore che consegna a Mose 1l modello rituale
per celebrarla (Es 12). La celebrazione della Pasqua non sara altro che
obbedienza al comando del Signore: <o celebrerete come rito
perenne». Questo ¢ vero anche per l'atto di culto centrale per 1
cristiani: Peucaristia. & Gestu che dona il modello rituale
dell’eucaristia, dicendo «fate questo in memoria di me». Paolo stesso
nella Prima Lettera a1 Corinzi, afferma: «lo, infatti, ho ricevuto dal
Signore quello che a mia volta vi ho trasmesso: il Signore Gesu, nella
notte in cui veniva tradito, prese del pane...» (1Cor 11,23). La fedelta»
¢ segno nnanzitutto di obbedienza alla Parola di Dio: dice il suo
primato in cio che facciamo nella liturgia e il fatto che essa ¢ 'opera
che egli compie per no.

- «la fedelta» attua 'unita. Infatti «un modello rituale unitario e
condiviso» ¢ importante affinché de singole assemblee eucaristiche
manifestino 'unita della Chiesa orante» (Presentazione, 7). I
interessante leggere in questo senso 1l passaggio della Regola di
Benedetto, in cui il padre del monachesimo occidentale afferma che
nella preghiera a mente deve accordarsi con la voce» (RB, 19,7). Noi
saremmo tentati di pensare il contrario: la voce deve accordarsi con
la mente. Invece no! Benedetto afferma che e accordando la nostra
interiorita con 1l testo dei Salmi che noi «ceduchiamo» il nostro cuore.

14



Potremmo dire che ¢ accordando la nostra mente alla voce comune
della Chiesa che noi ci educhiamo all’unita.

Participatio per ritus et preces (SC 48 ).

La finalita della Riforma liturgica ¢ quella di rendere attuabile la
partecipazione’ attiva dei fedeli, di promuovere cioe una soggettualita
dell’assemblea e una diversificata e meglio formata ministerialita. Ma
questo esige un nuovo modo di celebrare, in cui tutte le azioni e le
parole del rito costituiscono il modo attraverso cui l'assemblea
radunata ¢ coinvolta, entra a far parte, partecipa al Mistero celebrato.
L’Ordo celebrandi, che offre una pluralita di forme, di linguaggi
verbali e non verbali  -acclamazioni, canti, gesti del corpo,
proclamazione di testi, silenzi, canto, colori, profumi- va considerato
come patrimonio di tutta 'assemblea. 1.’Ordo predispone, ordina e
orienta una ricchezza e varieta di forme, perché tutti possano
celebrare. Rituum forma (SC.49), la forma celebrativa ¢ la forma della
partecipazione. Gli aspetti rituali non sono un mero contorno di un
presunta sostanza, ma costituiscono i1l modo ordinario di fare
esperienza della grazia.

2.2 La «nobile semplicita».

Nobile semplicita vuol dire innanzitutto lasciare spazio alla parola di
Dio e ai gesti liturgici: occorre «vigilare perché la parola umana non
soffochi lefficacia della parola di Dio e del gesto liturgico»
(Presentazione, 8). Prima di ogni altra parola occorre lasciar parlare
la parola di Dio e il gesto liturgico. Non dobbiamo soffocare il rito con
le nostre parole.

La nobile semplicita comporta una complessiva e armonica
“attenzione verso tutte le forme di linguaggio previste dalla liturgia:
parola e canto, gesti e silenzi, movimento del corpo, profumi, colori
delle vesti liturgiche. Si tratta dell’attivazione di tutti 1 sensi per vivere
con coinvolgimento pieno e reale sintonizzazione tutte le azioni rituali
da parte di tutti . “La liturgia, in effetti, possiede per sua natura una

15



varieta di registri di comunicazione che le consentono di mirare al
coinvolgimento di tutto I'essere umano” (Sacramentum caritatis, 40)»
(Presentazione, g).

Il Messale non raccoglie solamente 1 testi liturgici, ma ¢ soprattutto
«un libro che indica “gesti” da porre in atto e valorizzare,
coinvolgendo 1 vari ministeri e I'intera assemblea» (Presentazione, g).
«l diversi linguaggi che sostengono larte del celebrare non
costituiscono dunque un’aggiunta ornamentale estrinseca, in vista di
una maggiore solennita, ma appartengono alla forma sacramentale
propria del mistero eucaristico» (Presentazione, g).

Una pluralita di libri e di luoghi perché tutta 'assemblea liturgica
diventi «soggetto celebrante». 11 Messale rimanda alla pluralita di
ministeri e alla centralita dell’assemblea. Infatti, mentre 1l Messale di
Pio V comprendeva tutti 1 testi per la celebrazione liturgica, letture
comprese, - Messale plenario- la pluralita di libri liturgici, che oggi la
liturgia prevede, rimanda alla necessita di piu ministeri. 11 Messale ¢
nelle mani di colui che presiede, per dare I'incipit alla preghiera di
tutti; ma il Lezionario ¢ nelle mani del lettore, I”Evangeliario del
diacono, il Graduale dei cantori, 'orazionale degli intercessori....

Tra interiorita ed esteriorita: la <bellezza evangelizzante della liturgia».
Il Messale ¢ «soprattutto un libro che indica gesti». Si tratta di un
elemento importante per la vita spirituale e la preghiera. Noi spesso
confondiamo la spiritualita con cio che ¢ solamente “interiore”,
contrapponiamo “interiore” ed “esteriore”, quasi con un certo timore
per quest’ultimo. 1l Messale, e la liturgia in genere, ci insegnano che
la fede, il rapporto con Dio, quindi anche la preghiera, hanno bisogno
di un corpo. Percio risulta importante I'invito ad «attivare» tutti 1
linguaggi e la liturgia ci insegnano a viverli. Anche di questo il
Messale ¢ custode. La liturgia non puo essere ridotta a catechesi o
strumentalizzata per altri scopi. Tuttavia, da come la Chiesa celebra,
dipende anche la sua capacita di annuncio e di evangelizzazione. La
«bellezza della liturgia», con la pluralita di linguaggi che la
celebrazione richiede, puo diventare un luogo fondamentale per
I’annuncio della gioia del Vangelo.

16



- Il Messale ¢ al manuale della comunione», perché nella condivisione
del pane e del vino della cena, ma anche nella condivisione di testi e
gestl comuni a tutti, si edifica I'unita della Chiesa, che ¢ anticipazione
di quel «aduno nel Regno», che ¢ dono di Dio, sua salvezza. La
celebrazione ¢ evangelizzante perché ¢ il luogo nel quale si edifica la
comunione. In tutte le preghiere eucaristiche la seconda epiclesi ¢
un’invocazione dello Spirito perché, chi partecipa all’'unico pane
formi, un solo corpo. La Chiesa, secondo la preghiera di Gesu nel
Vangelo di Giovanni (Gv 17,21), evangelizza quando vive la comunione
e I'umta. Ma tale comunione non e il frutto dei nostri sforzi. Noi
vediamo bene quanta fatica facciamo a vivere la comunione e quanto,
invece, siamo portati alla divisione..

Concretamente si tratta di porre attenzione agl ‘accordi rituali’ e di
superare la logica del ‘minimo necessario’. Per rispondere a queste due
esigenze , raccolgo spunti da un articolo di L. DELLA PIETRA, L’ars
celebrandi e il Messale Romano, Rivista Liturgica, 2(2020), g7-112, che
richiama Dattenzione su alcune ‘soglie critiche’, ossia passaggi
celebrativi:

- Il valore liminale dei riti di introduzione. Questa sequenza rituale ha
un’indole ‘orientativa’: accordando il movimento processionale, il
bacio all’altare, la voce che saluta, attesta I'iniziativa di Dio e invita a
volgersi verso la sua presenza. I riti di ingresso hanno anche il
carattere di ‘soglia’, che segna lalterita rispetto al prima e la via di
accesso alla novita del dopo. Soprattutto ¢ caratteristica di questi riti
sospendere e attivare, interrompere 1l consueto e consentire
I'incontro con il novum (I'inatteso) della grazia.

- L’uso della parola. E’ la dimensione piu a rischio, in quanto soggetta
ad abusi e ad inflazione, con 1l pericolo di farla cadere nell’
insignificanza. Si esige, pertanto, un uso ‘sobrio’ delle monizioni e
delle PdF, ma soprattutto di far corrispondere la voce al genere del
testo: saluto, invito, proclamazione, orazione, acclamazione...”A
fronte di liturgie verbose ¢ urgente saper trattare la parola nel rito

17



rispettandone la qualita poietica e poetica. La parola nel rito non
sopporta di essere imprigionta nelle gabbie del concetto: ¢ parola
riservata e percio serva docile dell’Evento che i accade. Parole meno
aggressive e meno definitorie e definitive, piu aperte sull’infinito,
quasi voce-suono che conduce, per valli sebbene oscure, all'incontro
riposante con il Mistero.

- Le strategie del gratuito. Dove prevalgono le preoccupazioni etiche e
noetiche, 1l linguaggio e le forme del gratuito, che sono le uniche
accordabili con il rito, perché connaturali alla sua natura, sono state
trascurate. Si tratta di un linguaggio che rompe con l'ordinario, ne
sottolinea la differenza, perché senza negarlo, ¢ chiamato a suscitare
il brivido della Novita che giunge dall’Evento.

- Per ridare alla parola la consistenza del gesto e al gesto I'incisivita
della parola, occorre riscoprire la risorsa di alcuni aspetti:

o La proclamazione intonata e 1l canto: sono forme di
linguaggio che, insieme alla poesia, ci avvicinano di piu
all'indicibile. Infatti fanno percepire che la parola ¢ Altra,
proveniente dall’Alto, ¢ parola donata, gesto sonoro della
Rivelazione”.

o Le tre processioni d’ingresso, dei doni e di comunione:
impediscono che cio che ¢ piu corporeo sia destinato
all’eccezione. Questo esige pero che non siano attuate come
passerelle dove si esibisce se stessi e le proprie realizzazioni
catechetiche-caritative e neppure come una coda dove
ognuno va ad assicurarsi i1l suo bene. Tutte, invece,
concorrono ad evitare ingressi furtivi di occupazione
dell’altare o un uso esibizionistico di esso, ma piuttosto a
formare il corpo ad abitare adeguatamente lo spazio .

- Il gesto anaforico. Non si tratta di un testo ‘da dire’ , ma ¢ una
convocazione di diversi linguaggi, che richiedono di essere accordati
a gesti corrispondenti. Il tono di voce diverso per I'azione di grazie, la

18



narrazione, I'invocazione epiclettica...fanno la differenza. Le braccia
allargate per lazione di grazie, le mani stese sulle offerte, la
distinzione fra l'ostensione e la successiva elevazione del pane e del
calice alla dossologia giovano ad evitare che lo stile cada verso forme
banalizzanti e ne custodiscono, pertanto, nobilta e semplicita.

In conclusione. Cantare cio che puo esser soltanto detto, avanzare verso
laltare quando ci si puo arrivare brevemente, profumare quando se ne
puo fare a meno sono gesti che operano I'interruzione dell’ordinario per
fare spazio al contatto con lo straordinario, che puo essere solo ricevuto
in dono

19



3. LA MISTAGOGIA: FEDE CREDUTA E VISSUTA

Con Benedetto X VI, si ripropone un principio fondamentale: «a
migliore catechesi sull’eucaristia ¢ la stessa eucaristia ben celebrata»
(Sacramentum caritatis, 187).

Anche la Presentazione CEI 1nvita ad una catechesi a carattere
mistagogico.

Occorre partire dal rito stesso, seguendo la prassi dei padri della Chiesa,
per comprendere «sempre piu 1 mister: che vengono celebrati».

Nella prasst della Chiesa antica la mistagogia era una sapiente
interazione tra esperienza celebrativa e confronto con le Scritture, per
far comprendere 1l senso dei sacramenti. In questa ottica «l riferimento
al Messale ¢ determinante per comprendere il senso profondo del
mistero eucaristico a partire dalla sua celebrazione» (Presentazione, 10).

NB. Per lo sviluppo di questo capitolo suggerisco la lettura del

Sussidio della CEI, Un Messale per le nostre Assemblee. La terza
edizione del Messale Romano: tra Liturgia e Catechesi, pp.37-47

20



